
Home Protestant, un refuge pour se reconstruire

COMPRENDRE LES FRAGILITÉS 
FAMILIALES : ENTRE NORMES, 
PRÉCARITÉ ET QUÊTE DE  
RECONNAISSANCE

Auteur  
Thomas Foehrle
Directeur Solidarité femmes 67

La famille, à la fois institution symbolique, 
psycho-affective et sociale, reste un 
cadre structurant de l’existence mais 
aussi un espace d’épreuves. À travers 
cette intervention, il s’agit de questionner 
les normes implicites qui pèsent sur 
les relations familiales et qui peuvent 
engendrer des formes de violence, parfois 
invisibles. Dans un contexte marqué par 
la précarité et l’injonction à la normalité, 
comment penser une famille qui soit un 
véritable lieu de reconnaissance ? 
En mobilisant les travaux de chercheurs 
comme Albena Asmanova ou Axel Honneth, 
cette table ronde explore les tensions 
entre attentes sociales, réalités vécues et 
chemins possibles vers des liens plus justes 
et bienveillants.

J’ai donc l’honneur d’introduire cette première table 
ronde, consacrée à la compréhension des fragilités 

familiales, qui peuvent aujourd’hui expliquer certaines 
formes de violences au sein même des familles. Deux 
grandes questions se posent : comment les relations 
familiales peuvent-elles être à la fois sécurisantes et 
structurantes pour l’individu ? Et comment, en même 
temps, peuvent-elles permettre d’ouvrir d’autres formes 
de relations au monde ?

La famille, loin d’être un lieu clos, est au cœur 
des dynamiques de reconnaissance. C’est elle 
qui aide chacun à construire son rapport à 
soi, aux autres et à la société. 
Mais qu’est-ce qu’une famille aujourd’hui ? Au-delà 
de l’image traditionnelle du couple avec enfants, 
pelouse tondue et chien, il faut interroger les structures 
invisibles qui façonnent encore la représentation 
dominante de ce qu’elle devrait être.

Trois dimensions caractérisent la famille.

D’abord, c’est une institution symbolique.

On le voit, par exemple, à travers les grilles d’évaluation 
de « capabilités parentales » utilisées dans les institutions 
sociales, souvent fondées sur des présupposés normatifs 
et psychanalytiques implicites. Même si les modèles 
familiaux se diversifient, la norme reste celle du couple 
hétérosexuel parental, comme s’il n’y avait qu’un seul bon 
modèle pour qu’un enfant grandisse correctement. Or, 
la famille traverse toutes les étapes de la vie : naissance, 
croissance, sexualité, maladie, mort. Elle reste un lieu 
structurant mais figé dans des attendus rigides.

Ensuite, la famille est une institution  
psycho-affective. 

Elle repose sur des passions, sur des liens forts — l’amour, 
la jalousie, la tendresse, les conflits. C’est un des rares 
lieux où l’on peut à la fois s’aimer et se détester. Ces 
relations se déploient dans un espace clos : la maison, 
l’appartement. Et l’espace joue un rôle essentiel dans 
la qualité de ces relations. A-t-on un espace à soi, un 
endroit pour se retirer ? Trop souvent, on néglige cette 
réalité matérielle de l’intimité familiale.

Enfin, la famille est une institution sociale. 

L’organisation sociale continue de favoriser certains 
types de familles, notamment les familles mariées avec 
enfants. Les aides fiscales, les congés, les modes de 
garde sont pensés à partir de ce modèle. Or les familles 
monoparentales, recomposées ou précaires sont 
souvent désavantagées, malgré leur légitimité.

Cela nous amène à considérer la famille comme une 
épreuve. Non choisie — on ne choisit ni ses parents ni 
ses enfants — elle suppose un travail permanent pour 
tenir ensemble un collectif dans un espace clos et 
avec des attentes souvent implicites. C’est une épreuve 
de normalisation, où chacun doit entrer dans un rôle 
attendu sans que les normes soient toujours clairement 
définies. On devient parent souvent par imitation, sans 
accompagnement, avec le poids de la transmission.

Thomas Foehrle | LinkedIn

https://www.linkedin.com/in/thomas-foehrl%C3%A9-b5b855188/


C’est ici qu’intervient la notion d’« éprouvé » : on peut avoir 
une relation qui semble fonctionner extérieurement, tout 
en ne se sentant pas bien à l’intérieur de cette relation. 
Le foyer peut être un lieu d’oppression invisible. Derrière 
la porte close, la violence symbolique peut se déployer, 
sous couvert de normalité.

Un deuxième facteur de fragilité est l’environnement 
socio-économique. Dans ce que la sociologue Albena 
Asmanova appelle le « capitalisme de précarité », les 
familles vivent une insécurité quotidienne : travail 
instable, études incertaines, manque de services publics 
adaptés, notamment pour les femmes. Cette précarité 
génère stress, frustration, perte de reconnaissance. Elle 
est elle-même génératrice de violences, amplifiées dans 
le huis clos familial.

À cela s’ajoute la pression constante à la performance 
sociale, notamment via les réseaux. Il faut montrer qu’on 
va bien, qu’on réussit sa parentalité, qu’on est une famille 
« modèle ». Cette « identité situative », décrite par le 
sociologue allemand Helmut Rosa, fragilise encore 
davantage les individus, en particulier les plus jeunes.

Enfin, un mot sur les évolutions sémantiques qui 
traduisent aussi cette pression normative : « parentalité 
», « bientraitance », « résilience »… Des termes valorisants, 
mais souvent peu définis, qui deviennent des 
injonctions floues. La résilience, notamment, déplace la 
responsabilité de la réparation sur l’individu plutôt que 
sur les causes structurelles des violences subies.

Alors, comment réinventer une famille comme lieu réel 
de reconnaissance ? Axel Honneth propose trois registres 
de reconnaissance : 

l’amour, la justice et l’estime. 
Ces principes pourraient devenir les fondations d’un 
modèle familial plus juste, plus humain, moins normatif. Un 
modèle qui valorise la relation plutôt que la conformité.


